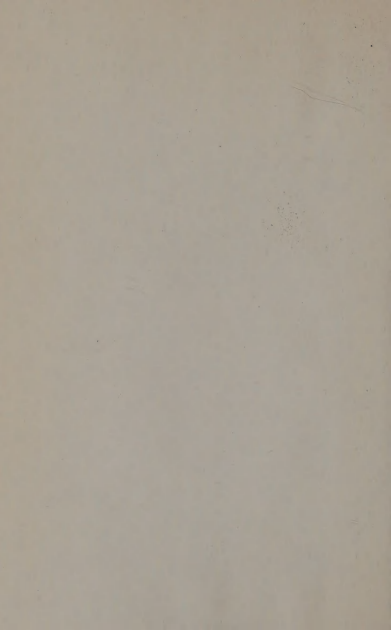




## The Library SCHOOL OF THEOLOGY AT CLAREMONT

WEST FOOTHILL AT COLLEGE AVENUE CLAREMONT, CALIFORNIA





## Philipp Melandython.

Eine Charafterstigze

BR 335 K7

von

Dr. Gustav Krüger, Professor der Theologie zu Gießen.

Halle a. d. H. Derein für Reformationsgelchichte. 1905.

3m Kommiffionsverlag von Audolf Haupt.

335 R1

Bon Melanchthon war in diesen Seften wohl schon vorübergehend die Rede, aber keines ist ihm besonders gewidmet gewesen. Es ist auch nicht so leicht, einem größeren Leferkreis seine Bedeutung nabe zu bringen. Zwar daß er Luthers nächster Freund und neben ihm der hervorragendste unter den deutschen Reformatoren mar, weiß jeder. Schon etwas schwieriger ist es, darüber Rechenschaft zu geben, warum man ihn den Praeceptor Germaniae, Deutschlands Lehrer, nennt. Und es sett schon eine recht aute Kenntnis der Reformationsgeschichte voraus, eine bessere jeden= falls als sie unter uns geläufig ist, zu wissen und be= gründen zu können, daß Melanchthon der eigentliche Schöpfer der Augsburgischen Konfession, des evan= gelischen Urbekenntnisses, ift, daß er das evangelische Rirchenwesen begründet, daß er die evangelische Theologie geschaffen hat.

Einblick zu suchen in sein innerstes Wesen, Berständnis zu gewinnen für die Einzelheiten seiner Lebensarbeit, geht vollends über das hinaus, was man von nichtgesehrten Lesern erwarten darf. Man braucht nur in einer Richtung einen Vergleich mit Luther zu ziehen, um dessen inne zu werden. Der Schriftsteller Luther zählt noch heute zu unseren Klassistern. Man darf sagen, daß es noch heute jeden, der für ein kräftiges, packendes Wort Sinn und Empsindung hat, überrieseln nuß, wenn er den mächtigen Uppell an den christlichen Adel deutscher Nation liest. Noch heute wird jeder evangelische Christ im Innersten

ergriffen werden, der die wunderbare Predigt von der Freiheit eines Chriftenmenschen auf sich wirken läßt. Und nicht nur die Kinder, auch die Erwachsenen, ver= nehmen gerne Gottes Wort in Luthers Weife, wie fie aus dem Katechismus uns entgegentont. Und über all das hinaus ragt der stolze Fels, von dem herab nach Sattlers markigem Bilde — die Engelschar das aöttliche Evangelium gegen die Geifter der Hölle ver= teidigt: Gin' feste Burg ift unser Gott! Gang anders Melanchthon. Keine seiner Schriften fann man dem Laien zur Lektüre empfehlen, und so gewiß die herr= liche Apologie des Augsburgischen Bekenntniffes Stellen enthält, die auch einem Laien zu Berzen geben, fo gewiß ist sie doch ein Werk, das nur ernstem Studium sich in seiner Größe erschließt. Abgesehen aber von der Apologie schlummern Melanchthons zahlreiche Schriften in den Bibliotheken, und es bedarf in jedem Falle eines besonderen Anlasses, sich mit ihnen zu beschäftigen. Melanchthon als Dichter kann man sich aber trot feiner Epigramme nicht einmal vorstellen.

Luther war ein volkstümlicher Mann. Ift seine rücksichtslose Art, seine göttliche Grobheit feinerem Empfinden nicht immer sympathisch, so wirft sie doch ftets unmittelbar und schlagend. Auch Melanchthons Worte treffen wohl den Nagel auf den Kopf; aber man muß der Sache schon gründlich nachgegangen fein, um sie würdigen zu können. Luther hat keines= wegs immer überlegt, was er sagte; man möchte ihn beileibe nicht für alles verantwortlich machen, was er in Wort und Schrift unter die Leute geworfen hat. Wenn er etwas drucken ließ, fo ftanden oft schon ganze Bogen im Sat, und bas Manuftript war noch nicht fertig. Nur so meinte er wirken zu fönnen, wenn er, was er empfand — und wie empfand er es! - sofort der eilenden Feder und dann der Druckerpresse anvertraute. Auch Melanchthon war fein langfamer und gewiß kein unfruchtbarer Arbeiter: aber er feilte am Gedanken und feilte am Ausdruck: er fühlte die Berantwortung, die auf jedem einzelnen Worte ruhen konnte, und war nicht eher zufrieden, als dis das, was er zu sagen hatte, sauber und unmisverständlich auf dem Papiere stand. Wer um zwei Uhr morgens leise sich vom Lager erhebt und, um die Seinen nicht zu stören, sacht hinübergeht an seinen Schreibtisch, dessen Fleiß wird zwar manchen Schatköstlicher Gelehrsamkeit und manches Wort reiser Weisheit zutage fördern, aber die hinreißende Beredsamkeit, die im Leser und beim Hörer den Widershall freudiger Begeisterung hervorruft, die wird sich bei dem Gelehrten, der sich in nächtlicher Stunde über die Folianten beugt, am wenigsten einstellen.

"Mein Geist," meinte Luther, "darum, daß er unerfahren ist in feinen Künsten und unpoliert, tut nichts, denn daß er einen großen Wald und Haufen der Worte ausspeiet. So hat er auch das Schicksal, daß er rumorisch und stürmisch ist. Ich bin dazu geboren, daß ich mit den Rotten und Teufeln muß friegen, darum meine Bücher viel friegerisch find. Ich muß die Klötze und Stämme ausreuten, Dornen und Becken weghauen, die Pfützen ausfüllen und bin der grobe Waldrechter, der Bahn brechen und zurichten muß. Aber Meister Philipps fähret säuberlich stille daher, bauet und pflanzet, faet und begeußt mit Luft, nachdem ihm Gott gegeben hat feine Gaben reichlich." Wenn aber Luther sich gelegentlich in die Stimmung hineinzureden vermochte, daß er nur der Vorläufer feines Philipps fei, so war umgekehrt dem Freund die ungeheure Kraft an diesem Riesen nicht verborgen, neben dem er sich oft genug als Zwerg empfinden mochte. "Ich danke es dem verehrungswürdigen Doktor Luther, daß ich das Evangelium von ihm ge= lernt habe", das blieb fein Befenntnis.

Und doch hat ihn unser protestantisches, wie gerne würden wir sagen, unser ganzes deutsches Bolk seinen Reformatoren zugesellt; ja, man ist berechtigt zu sagen, daß er in Deutschland neben Luther einzig dasteht.

Wir versetzen uns im Geiste nach Wittenberg. Dort wurde am 29. August 1518 vor versammelter Universität eine denkwürdige Rede gehalten. Der Redner war der 21 jährige — am 16. Februar 1497 zu Bretten in Baden geborene — Philipp Meslanchthon, Magister der freien Künste, den Kurfürst Friedrich von Sachsen auf die Empsehlung des berühmsten Johannes Reuchlin an seine jugendlich aufblühende Universität berusen hatte, als Lehrer der griechischen Sprache oder, wie man sich heute ausdrücken würde, als ordentlichen Professor der klassischen Philologie.

Der Redner entwickelt, natürlich in lateinischer Sprache, sein Programm, seine Ansicht von der Not-wendigkeit einer Reform der Studien. Er entwirft ein Bild des Gegenfatzes zwischen der wissenschaftlichen Barbarei, die die vergangenen Zeiten beherrschte, und dem Wiederaufleben echten wiffenschaftlichen Sinnes in der Gegenwart. Er sieht den Vorzug der neuen Betrachtungsweise hauptfächlich in der Rückfehr den echten Quellen wirklicher Wiffenschaft in den Schriften der Alten, der Griechen. Sat er doch in Verbindung mit seinem Lehrer Reuchlin den Klan gefaßt, die Schriften des Meisters Aristoteles in mög= lichst gereinigter Form herauszugeben. Zur Kenntnis des Lateinischen müsse die des Griechischen treten. Nicht oder wenigstens nicht in erster Linie aus Gründen der Form oder um seiner selbst willen, sondern weil die Theologie — und dabei denkt der Redner an die heilige Schrift — teils griechisch, teils hebräisch ift. denn die Lateiner haben nur aus den Büchern der Griechen und Sebraer getrunten, muffen wir die fremden Sprachen erlernen. Nur so erschließt sich uns der eigentliche Sinn der Wiffenschaft. "Wenn wir unseren Geist auf die Quellen lenken, werden wir anfangen, Christum zu verstehen. Sein Gebot wird uns zur Leuchte werden, und wir werden mit dem beglückenden Nektar göttlicher Weisheit erfüllt."

Wer in die göttlichen Dinge eingeweiht werden will, der nuß den alten Adam außziehen, damit er den unwergänglichen Menschen anziehen kann. Die von der Wissenschaft verlassene Kirche aber hat die echte Frömmigkeit eingebüßt und gegen Menschensatungen

ausgetauscht.

Unter den Zuhörern bei diefer Rede befand sich auch der Professor der Theologie Doktor Martin Luther, damals schon bald 35 Jahr alt. Er hatte nicht zu denen gehört, die sich für Melanchthons Be= rufung erwärmt hatten. Kein Wunder. Stand er doch selbst seit Jahren im Kampfe gegen eben den Ariftoteles, den der junge Gelehrte auf den Schild erhob. Er sowohl wie sein Freund Spalatin, der Hoffaplan und Vertraute des Kurfürsten, hätten lieber einen anderen auf dem Lehrstuhl gesehen, und es war ganz wesentlich die Rücksicht auf Reuchlin, den man durch Ablehnung des von ihm Empfohlenen nicht franken wollte und zu deffen Empfehlung man felbst= verständlich auch Zutrauen besaß, was die Berufung herbeiführte. In Tübingen umgekehrt hatte die alt= fränkische Fakultät den jungen Neuerer gerne ziehen lassen. Der Eindruck endlich, den der unscheinbare, zarte, noch so junge Mann bei seinem Eintreffen in Wittenberg machte, war nicht geeignet gewesen, die Sympathien zu verstärken.

Aber in Luther fanden die Worte der Rede von dem Wert des Studiums der griechischen Sprache als Erkenntnisquelle des Schriftverständnisses lebhaften Widerhall. "Melanchthon", so schriebe er an Spalatin, "hat eine so gelehrte und feine Rede gehalten und damit so bewundernden Beifall gefunden, daß du ihn uns nicht weiter zu empfehlen brauchst. Wir haben unser Vorurteilschnell aufgegeben und von seiner äußeren Erscheinung abgesehen, und danken dem erlauchten Fürsten und dir". "So lange er uns erhalten bleibt, verlange ich sicher nicht nach einem anderen Lehrer des Griechischen. Nur das besorge ich, es möchte

vielleicht sein zarter Körper die Lebensweise unserer Gegend nicht gut ertragen. Sodann ist er auch, wie ich vernehme, um einen allzu kargen Gehalt gewonnen worden, so daß die Leipziger, die bereits frohlockten, die Hoffnung hegen, ihn uns bald wieder wegholen zu können." "Seht doch zu, daß ihr nicht seine Person und seine Jugend zu gering achtet, der Mann ist jeder Auszeichnung würdig." So hat diese Rede in Luther den Keim gelegt zu der hohen Achtung vor Meslanchthons wissenschaftlicher Überlegenheit und der innigen Zuneigung zu seiner edlen Persönlichseit. Bei sortgesetztem Berkehr ist daraus jene Freundschaft entstanden, die trotz aller Meinungsverschiedenheiten und vorübergehenden Zwistigkeiten zwischen den beiden in so vieler Beziehung grundverschiedenen Männern bis

in den Tod gedauert hat.

Wie erklärt sich nun der gewaltige Eindruck, den jene Rede auf Luther und andere zu machen imstande war? Der neuberufene Magister war Humanist, d. h. er gehörte zu der großen Gruppe derjenigen Gelehrten, Die im Gegenfatz gegen Die fogenannte Scholaftif, deren Arbeit mehr oder weniger im Bann der kirchlichen Lehre stand, das wahrhaft menschliche Ideal — daher der Name — in der griechischen Welt und im Anschluß an die klassischen Studien auffuchten. In seiner reinen Form, wie sie in Italien zu Saufe war, perhielt sich solcher Humanismus der Religion und also auch dem Christentum gegenüber oft gleich= gultig, wenn nicht feindlich. Auch in Deutschland war das vielfach der Fall. Aber der deutsche Huma= nismus ist doch nur ein Stiefbruder des italienischen. Frühzeitig hat er Fühlung gesucht mit dem religiösen und firchlichen Leben. Die deutschen Humanisten haben sich mehr und mehr als Wegbereiter der immer nötiger werdenden Reform gezeigt, und ihre berühmten Häupter, Johannes Reuchlin und der in den Nieder= landen geborene Defiderius Erasmus, die, als Luther und Melanchthon auftraten, als hellste Sterne am wissenschaftlichen Himmel leuchteten, hatten mehr als einmal das Wort ergriffen, religiöse und kirchliche Mißstände zu bekämpfen. Aber neben und über der Kritif sehlte dieser älteren Generation doch die innersliche Uberzeugung, daß der neue Wissenschaftsbetrieb auch positiv in den Dienst einer geläuterten Auffassung des Christentums zu stellen, ja daß darin sein eigentslicher Zweck zu sehen sei.

Das aber war's, was aus Melanchthons Säken fast wie das Bekenntnis eines jüngeren Geschlechtes an Luthers Ohren schlug. Es war ja nicht der Weg. den er gegangen war; er war kein Humanist und ist es nie geworden. Vor Reuchlin und Erasmus hatte er die höchste Achtung; aber seine Lehrer, auch im weiteren Sinne des Wortes, sind sie nie gewesen. Hier nun stand ein junger Mensch vor ihm, der aus voller Herzensüberzeugung auf einen Weg hinwies, der auch dahin führen sollte, wohin zu wallfahrten Luthers Prophetenstimme sein Volk aufrief, zur reinen Erkenntnis des Chriftentums, wie es die Schrift, wie es vor allem Baulus verfündigte. Bielleicht, daß Luther noch mehr in die Rede legte, als sie enthielt, und daß er anderes überhörte. Hatte er doch erft vor einem Jahre in bitterbosen Thesen eben den Aristoteles befämpft, den Melanchthon feierte. "Es ift ein Frrtum", hatte er damals geschrieben, "zu fagen, wie gemeinhin geschieht, ohne Uristoteles wird man nicht Theologe. Im Gegenteil, man wird nicht Theolog, wenn man es nicht ohne Aristoteles wird." Und dieser junge Mann bekannte sich zu dem Lebens= plan, just diesen Aristoteles in neuer Ausgabe der gelehrten Welt vorzulegen.

Aber Luther hat Recht behalten. Noch nicht lange hatten beide Männer zusammen gewirft, da war Melanchthon ganz auf Luthers Gedanken einsgegangen. Mit seiner geistesmächtigen, Widerspruch nicht duldenden Art hatte der Gewaltige den noch Bildsamen zu beeinflussen verstanden. Den erst glims

menden Gedanken, daß der Humanismus in den Dienst des Evangeliums zu stellen sei, hat Luther zu lodernden Flammen angesacht. Wider seinen Willen ist Melanchthon von Luther zu theologischen Vorlefungen gedrängt worden. Es war Luthers Werk, daß dem Widerstrebenden auch eine theologische Bro= fessur anvertraut wurde, und wie froh war er bald, an Melanchthon den fachverständigften Ratgeber für feine Bibelübersetzung gefunden zu haben. Aber wie Melanchthon sich niemals hat ordinieren lassen und wie er niemals gepredigt hat, so hat er sich auch den theologischen Doktorhut nicht aufsetzen laffen, den doch so mancher trug, der es weit weniger verdient hatte. Ihm war es zeitlebens genug, Magister der freien Künste zu sein, und obwohl seine theologischen Kollegien von vielen hundert Studenten, seine philologischen aber oft genug nur färglich besucht waren, hat er nie von dem Bewußtsein lassen wollen, daß er in erster Linie berufen sei, die schönen Wiffenschaften zu lehren und insbesondere die Sprachen: "benn", meinte er, "wenn man die nicht gehörig betreibt, was wird's dann für Theologen geben". Noch in seinen letzten Lebensjahren hat er den Dichter Kindar neben dent Propheten Sacharja erklärt, über Cicero und den Rolofferbrief, über Demofthenes und die Timotheus= briefe gelesen, und der Tod unterbrach die Vorlesungen über Dialektif, Guripides, den Römerbrief, Ethif, Weltgeschichte und "biblische Texte für solche, die die deutsche Sprache nicht verstehen". Fürwahr eine ungemein vielseitige Tätigkeit, auch in einer Zeit, in der die Fachwiffenschaften nicht den gangen Mann per= langten, wie heutzutage.

Und so hat Melanchthon durch 42 Jahre hins durch als ein akademischer Lehrer ersten Ranges gewirkt, dessen Weltruf Könige und Fürsten zu wiederholten Malen vergeblich sich um ihn zu bemühen veranlaßte. Seinem und Luthers Wittenberg, der Geburtsstätte der Reform, wie seinem Kursürsten hat er die Treue gehalten. "Nicht Weib, nicht Freunde, auch mein Einkommen nicht, halten mich ab, alsbald zu euch zu kommen", schrieb er noch ziemlich zu Anfang seiner Lehrtätigkeit den Nürnbergern, "aber so lange Kurfürst Friedrich sich meiner Dienste bedienen will, kann ich nicht gut von hier weggehen." Und so

hat er immer gedacht.

Tausende und aber Tausende hat er mit seinem Geist befruchtet. Ein großer Teil des Geschlechtes, das um die Mitte des Jahrhunderts in Deutschlands öffentlichem Leben zu wirken berusen war, ist durch seine Schule hindurchgegangen. Und welch warmes, persönliches Interesse hat er seinen Schülern entgegenzebracht. Wie hat er sie nicht nur gefesselt als der für empfängliche Naturen höchst eindrucksvolle Dozent, sondern ist stets bereit gewesen, ihnen mit Rat und Tat zur Seite zu stehen. Hat er sich doch nicht darauf beschränft, die Vorgeschritteneren, die wissenschaftlichen Vorlesungen und Übungen zu solgen imstande waren, die in Deklamationen oder Disputationen etwas zu leisten vermochten, zu unterrichten, sondern hat auch die Vorbereitung derer geleitet, die nach unseren Begrissen vielleicht erst für die mittleren Klassen eines Gymnasiums reis gewesen wären.

Und dabei war er als wissenschaftlicher Schriftsteller unausgesetzt tätig. Bei dem so vielsach neuen Studienbetrieb, den er selbst erst angebahnt hat, mußte er sich die nötigen Hilfsmittel erst selber schaffen. Daher die vielen Textausgaben zu griechischen und römischen Schriftstellern, die vielen Leitsäden und Lehrbücher der Dialettik, Rhetorik, Ethik und Physik, die Grammatiken, Chrestomathien und Weltchroniken.

Dazu die ungezählten Gutachten in Kirchen= und Schulangelegenheiten: denn der Mann der Wiffenschaft war zugleich ein ausgezeichneter Organisator. Nach Nürnberg, Tübingen, Leipzig, Jena, Frankfurt — von der Arbeit im engeren Sachsen zu schweigen — hat man ihn berufen, um seinen sachverständigen Kat zu

hören und das Nene, das man überall anstrebte, durch ihn in angemessene Formen bringen zu lassen. Und es war jedenfalls ein Höhepunkt in seinem Leben, als er zu Nürnberg die in seinem Geist neubegründete Ügidienschule eröffnen half, mit einer Rede, in der wiederum Religiosität und Wissenschaft zu höherer Einheit sich zusammenschlossen; denn das blieb immer der Grundton seiner öffentlichen Wirksamkeit, die Bers

bindung von Humanismus und Evangelium.

Obwohl der Afademiser Melanchthon sich nicht in erster Linie als Theologe fühlte, obwohl er nach seinem eigenen Wort sich vorkam wie der Esel in den Mysterien, ist er der Bater der evangelischen Theologie geworden. Er hat die erste evangelische Glaubenselehre versaßt, deren Anfangsentwurf — Melanchthon war damals 24 Jahre alt — noch ganz unter Luthers Einfluß entstanden ist, von dem er sich in den späteren Bearbeitungen immer mehr, nicht immer glücklich, sondern zum Schaden der Sache, freigemacht hat. Über 100 Auslagen des berühmten Buches, das für die dogmatische Arbeit vorbildlich wurde, sind noch zu

Lebzeiten des Verfassers erschienen.

"Ich bin mir bewußt, den göttlichen Dingen ausfeinem anderen Grunde je nachgegangen zu sein, als um das Leben zu bessern", hat er einmal an einen nahen Freund geschrieben. Wirklich sam es ihm nicht zuerst darauf an, jenen Bund zwischen humanistischer Wissenschaft und evangelischer Frömmigkeit theoretisch zu behaupten und zu versechten, sondern vor allem, ihn im Leben zu bewahrheiten. Bon Haus aus war er fromm gesinnt und gut firchlich erzogen. War doch sein Bater, der Wassenschmied, stets um Mitternacht aufgestanden, um für die Seinen zu beten, und hatte sie sterbend ermahnt, an der Kirche sestzuhalten. So hat auch Melanchthon gemeint: "Es gibt nichtssichöneres als ehrbare und heilige Zusammenkünste, in denen die Menschen von Gott belehrt werden und gemeinsame Unrusung und Danksaung geschieht.

Darin hat man ein Bild des ewigen Lebens, wo wir vor dem Angesichte Gottes und seines Sohnes sitzen und den Sohn Gottes uns über die größten Wunder werden belehren hören." Die Anhänglichseit an die alte Kirche und so manche ihrer Zeremonien ist ihm Herzensdedürfnis geblieben und nie in ihm erloschen. Er ward nicht leichter erzürnt, als wenn er davon unehrerbietig, wegwersend sprechen hörte, oder wenn radikale Hände niederrissen, was ihm wertvoll schien. Grade diese konservative Stellung, wie wir uns ausedrücken würden, hat ihm im eigenen Lager so manchen Feind erweckt und besonders im späteren Leben manche trübe Stunde bereitet

Denn die ruhige Wirksamkeit, für die er geschaffen schien, ift ihm nicht vergönnt gewesen. Wohl selten ift ein Mann von Haus aus weniger dazu berufen gewesen, im fturmbewegten Leben einer Neues ge= bärenden Zeit eine führende Rolle zu spielen als dieser edle Gelehrte, der, wenn es sich nicht um die Grundfragen handelte, stets geneigt war nachzugeben und zu vermitteln, der gerne Schmähungen ertrug, aber nie wissentlich verletzte, der dem Neuen nur unter möglichster Schonung des Bestehenden das Wort redete und der es doch selbst ausgesprochen hat, daß jeder Theologe und gläubige Ausleger himmlischer Lehre zwar ein Grammatikus und Dialektikus, aber auch ein Zeuge sein müsse. Das Zeugnis, das er so oft abgelegt hat, indem er die Arbeit der Studier= stube und des Katheders ruhen ließ, um in den Streit der Fürsten, Kirchenmänner und Theologen, er, der Friedliebende, einzugreifen, ist für ihn im eigentlichen Sinn ein Martyrium gewesen. Und doch ist er uns grade als Zeuge für das Evangelium wert, und wir möchten neben Luther, dem gewaltigen Streiter, den besonnenen Rater nicht missen.

Die erste Probe, die ihm auferlegt wurde, hat er freilich nicht gut bestanden. Als jene unheimlichen Schwärmer, die man die Zwickauer Propheten nennt, in Wittenberg einsielen und mit ihren wilden Gedanken von Aufrichtung des Reiches Christi auf Erden, Güterzgemeinschaft und Glauben an ihnen persönlich gewordene Offenbarungen alles Bestehende in Frage zu stellen begannen, da zeigte sich Melanchthon, der in Luthers erzwungener Abwesenheit zum Führer der Reformpartei berusen war, den Aufrührern gegenüber machtlos. Was Luther, nachdem er so plözlich von der Wartburg zurückgesehrt und wie einst der Wassergott zwischen all die aufgeregten Geister gefahren war, mit frastvollem Wort in wenig Tagen vollbrachte, den Sturm zu dämpsen und die Wogen zu glätten, das hätte Melanchthon sich nicht einmal zutrauen dürsen.

Um so glänzender erwies sich seine organisatorische Begabung, als es gegen Ende der zwanziger Jahre, nachdem sich die Wasser des Radisalismus verlausen hatten, galt, die Schäden wieder gut zu machen, die eine überstürzte Reform zunächst in sächsischen Landen angerichtet hatte. Es ist oft genug geschildert worden, wie dies es damals aussah. Besonders die ultramontane Geschichtsschreibung hat es sich nicht nehmen lassen, grade diese Zustände in möglichst dunklen Farben auszumalen. Die Wirkung nicht nur der radisalen Bestrebungen, sondern auch der Predigt Luthers war meist die gewesen, daß das Volk die Freiheit eines Christenmenschen in möglichster Verachtung aller von Gott und Menschen gegebenen Ordnungen zu sinden glaubte. Luther mußte seinem Kursürsten schweren Herzens auseinandersetzen, wie "die Pfarren allenthalben so elend liegen: niemand gibt, niemand bezahlt". Der gemeine Mann achtet weder Prediger noch Pfarrer, "daß, wo hier nicht eine tapfere Ordnung und stattliche Erhaltung der Pfarren und Prediger wird vorgenommen von Euer

Kurfürstlichen Gnaden, so wird in kurzer Zeit weder Pfarrhof noch Schulen noch Schüler etwas sein und also Gottes Wort und Dienst zu Boden fallen."
Solchen Zuständen abzuhelsen wurden vom Kurfürsten die Visitationen bestimmt, und in seinem Aufs

trag wurde der "Unterricht der Bisitatoren an die Pfarrherrn" herausgegeben. Dieses Schriftstück, das man mit Recht ein Meisterstück praktischer Weisheit und volkstümlicher Einfachheit genannt hat, hatte hauptfächlich Melanchthon entworfen. Luther hatte es gebilligt, weil darin "alles für den Böbel aufs einfältigste gestellet sei." Aber Luther hätte es so nicht schreiben können. Wenn er auch den Heiß-spornen, die in Melanchthons milden Sätzen Hinneigung zum Katholizismus witterten, nicht Recht geben wollte, wenn er auch meinte, es sei nicht groß zu achten, daß die Widerwärtigen rühmen möchten, wir fröchen zurück, so zeigt sich doch der Unterschied zwischen beiden Männern aufs deutlichste darin, daß Melanchthon den Pfarrern in der Predigt jedes Schmähen und Schelten auf Papft und Bischof wider-riet, während Luther sich dazu den Zusatz erlaubte: "Das Bapfttum follen fie mit seinem Unhang heftiglich verdammen, als das von Gott schon verdammt ist, aleich wie der Teufel und sein Reich." Melanchthon war im Gegenteil daran gelegen, und er handelte darin vielleicht weiser als sein feuriger Freund, weniger den Gegensatz gegen die alte Lehre als gegen die radifale Verkennung und Verkehrung der neuen her= vorzuheben. So wollte er der Lehre von dem recht= fertigenden Glauben nicht gedenken, ohne hinzuzufügen, daß man deshalb die guten Werke nicht verwerfen folle: "Allerdings ist von Nöten zu lehren, daß uns Gott die Sünden verzeihe ohn alle unfre Werke, um Chrifti willen, denn Gott ift der Sünde so feind, daß feiner Kreatur Werk dafür genug tun mag; aber doch muffen gute Werke, Die Gott geboten hat, geschehen."

Diesen Standpunft hat er immer wieder ein= genommen, so fehr er ihm verdacht worden ift, und Luthers Schelten und Poltern, das mit den Jahren immer ärger wurde, hat er nie mitmachen mögen. Uls Luther später (1537) in den Schmalkaldischen Artikeln den Papst als den Antichristen brandmarkte und alle anderen Theologen das durch Namensunter-schrift bestätigten, hat Melanchthon bei seiner Unterschrift den Zusatz gemacht: "Vom Papft aber halt' ich, so er das Evangelium wollte zulassen, daß ihm um Friedens und gemeiner Ginigkeit willen derjenigen Chriften, so auch unter ihm sind und fünftig fein möchten, sein Superiorität über die Bischöfe, die er sonst hat, iure humano (d. h. nach menschlichem Recht, also nicht als in göttlicher Offenbarung begründet, iure divino) auch von uns zugelaffen sei." Reiner trug den Zwiespalt der Kirchen so schwer wie er. Keiner hätte es lieber gefehen, wenn Alle auf dem Grunde der gereinigten Lehre vom Evangelium sich zu gemeinsamem Gottesdienst vereinigt hatten, mochten dabei die Zeremonien sein, wie sie wollten. Das war sein tirchenpolitisches Programm. Man

Das war sein kirchenpolitisches Programm. Man darf zweifeln, ob es aussührbar gewesen wäre. Man darf sogar zweifeln, ob Melanchthon sich immer auf der Linie dessen, des evangelischen Standpunktes der gegnerischen Auffassung zugebilligt werden durste. Aber es war nicht nur Angstlichkeit, wie man ihm oft vorgeworsen hat, und noch viel weniger Gleichsgültigkeit, was ihn dazu brachte, so weitherzig zu sein. Es war weit mehr die Empfindung, die in dem schönen Saze zum Ausdruck sommt, den man dem Augustin zuschreibt, der aber erst zur Zeit des dreisigjährigen Krieges auf protestantischem Boden geprägt worden ist: "In nötigen Dingen Einigkeit, in zweiselhaften Freiheit, in allen brüderliche Liebe." Wie Erasmus, dem er in so vielen Stücken ähnlich blieb, hätte auch Melanchthon als seinen Grundsat

bekennen können: er wolle "ermahnen, nicht schelten, nützen, nicht verletzen, die Sitten der Menschen fördern,

nicht schädigen."

Aber von des Erasmus vornehmer, fühler Zurückhaltung war Melanchthon weit entfernt. Mit ganzem Herzen war er eingegangen auf Luthers Glaubenslehre, mit ganzer Seele bereit, seinem Bolk das wahre Verständnis dieser Lehre zu erschließen.

das wahre Verständnis dieser Lehre zu erschließen. Der Wunsch, den Frieden zu erhalten, so lange es möglich sei, hat Melanchthon auch die Feder ge= führt bei Abfassung der Augsburgischen Konfession und ihrer Apologie. Wenigstens die Apologie ift ganz sein Werk, und von dem Bekenntnis kommt außer der Redaktion sehr viel von dem freilich ge= meinsam mit anderen beratenen Inhalt auf seine Rechnung.\*) Auch diesen Bekenntnisschriften hat man oft den Vorwurf gemacht, daß sie dem Gegner gegen= über nicht energisch genug auftreten. Aber Luthers berühmtes Urteil, die Konfession sei eine Leisetreterin, weil sie von Fegefeuer, Beiligenkult und papstlichem Antichriftentum schweige, wurde doch erst gesprochen, als der Gang der Berhandlungen zeigte, daß der Gegner felbst so weitgehendes Entgegenkommen nicht zu würdigen wußte. Wenige Monate früher hatte er geschrieben: "Ich habe Magister Philippsen Apologia (gemeint ist hier das Bekenntnis) überlesen: Die ge= fället mir fast wohl und weiß nichts daran zu bessern noch ändern, würde sich auch nicht schicken, denn ich so sanft und leise nicht treten kann." Er hatte durch diese Worte zum mindesten anerkannt, daß der Versuch gemacht werden muffe, den Bapftlichen gegenüber nicht sowohl die Neuerungen hervorzuheben als nach= zuweisen, daß den Evangelischen nur daran gelegen sei, den alten Christenglauben, das Gemeingut der Rirchen, der neuerlich durch allerhand Migbräuche und

<sup>\*)</sup> Lgl. Heinrich Rinn, Die Entstehung ber Augsburgischen Konfession. heft 2 ber "Schriften für das deutsche Bolt".

Frelehre verfinstert und verdeckt worden, hell und

rein darzutun.

Das allein war auch Melanchthons Absicht. Er wollte nicht reizen, sondern gegenüber falscher Anklage verteidigen. Er hat sich schwer getäuscht, wenn er geglaubt hatte, das Ohr des Kaisers und der päpstzlichen Theologen sür seine Aussührungen gewinnen zu können. Wenn auch der Vischof von Augsburg meinte: "Was hier verlesen worden, das ist pure, lautere Wahrheit", wenn auch Dr. Eck dem Bayernherzog bekennen mußte, daß er diese Arbeit zwar aus den Kirchenvätern, nicht aber aus der Schrift zu widerzlegen vermöge, so ward doch die "Widerlegung" (Konsutatio), die er selbst mit einigen anderen Theologen in kaiserlichem Auftrag als Antwort auf das proztestantische Bekenntnis versaßte, vom Kaiser kurzer Hand als vollgültig anerkannt und dadurch deutlich fundzgezeben, daß es den Mächtigen auf die Sache selbst nicht ankam.

Unter solchen Umständen bleibt es freilich sehr bedauerlich, daß Melanchthon, während er den Berstretern des Alten gegenüber bis an die äußerste Grenze zulässiger Nachgiebigkeit ging, die von Zwingli und den Seinen dargebotene Bruderhand zurückstieß, ja manche Artisel, wie den vom Abendmahl, absichtlich so formulierte, daß der Gegensat scharf heraustrat. Sier hat er gegen sein besseres Selbst unter dem starken Druck von Luthers Berhalten zu Zwingli in Marburg gehandelt und hat die Schrosssheit später bereuen müssen, mit der jeder Bersuch einer Einigung der resormatorischen Parteien grade von Wittensbergischer Seite immer wieder abgewiesen wurde.

bergischer Seite immer wieder abgewiesen wurde. Um so freier ergeht er sich in den wundervollen Abschnitten der Apologie, in denen er die Lehre von der Heilsaneignung nach evangelischem Berständnis mit meisterhafter Klarheit und Glaubensfrische auseinandersetze. Gewiß, die Konfession und ihre Apologie sind sehr mit Unrecht von der Engherzigseit späterer Orthodozie als bindende Gesetze für den Glauben aufgesaßt worden. Hat doch Melanchthon immer und immer wieder an ihnen gebessert und geseilt, weil er sie als seine Bücher betrachtete, an denen ihm ein persönliches Recht zustehe, und die er deshalb ändern mochte wie jeder Autor, der eine neue Auflage seiner Schrift veröffentlichen will. Aber ebenso gewiß sind Konsession und Apologie die echten Urstunden evangelischen Glaubens, wie unsere Resormatoren ihn verstanden, und wer sich nicht zu ihren Grundgedanken zu bekennen vermag, ist jedensalls nicht ein evangelischer Christ im Sinne Luthers.

nicht ein evangelischer Christ im Sinne Luthers. Das schließt nicht aus, daß wir Kritik an ihren Formulierungen üben, so wenig wie es uns benommen ift, in der Frage, ob nicht Melanchthon beffer getan hätte, von Anfang an eine schärfere Stellung gegen den Katholizismus zu nehmen, unser eigenes Urteil geltend zu machen. Nur müssen wir uns stets gegenswärtig halten, daß fritisieren leicht ist und besser machen schwer. Es ist auch leicht zu spotten über Melanchthons anscheinend phantastisches Gedanken= gebilde einer evangelisch-katholischen Kirche, wie er es nun nach Augsburg in den dreißiger und vierziger Jahren in all den vielen Berhandlungen, in denen er nach eigenem Ausdruck lebte und ftarb, zu ver= fechten gesucht hat. Den Grundgedanken wird doch fein Besonnener schelten, der alle feine Bestrebungen trug und den er einmal so ausgedrückt hat: "Ich weiß, daß unsere Mäßigung vom Volke getadelt werden wird, aber es ziemt uns nicht, uns an das Geschrei der Menge zu kehren. Wir müffen auf den Frieden und auf die Zukunft sehen. Kann in Deutsch-land die Einheit wieder hergestellt werden, so ist es für uns alle ein großes Glück."

Dieser Gedanke war das eigentlich Treibende bei all seinen Versuchen, mit der Gegenpartei möglichst zum Verständnis zu kommen. Das Schreckgespenst der Revolution, des Umsturzes aller bestehenden Ordnung, war ihm zu Beginn und um die Mitte der zwanziger Jahre zu deutlich vor die Augen getreten, und nichts fürchtete er so fehr als eine Wiederholung der damals erlebten Szenen. "Welchen Zustand würden wir der Welt überliefern, wenn die Gewalt der Bischöfe vernichtet würde? Nicht die Herrschaft der Bischöfe wollen wir befestigen, sondern ihnen nur die Verwaltung zurückgeben; benn ich sehe, mas wir für eine Kirche haben müßten, wenn wir die kirchliche Ordnung umstürzten: es müßte eine weit unerträg= lichere Tyrannei eintreten denn je zuvor." Bei seiner unpolitischen Denkungsart war er dann freilich den faiserlichen und päpstlichen Vertrauensmännern, die auf so manchem Religionsgespräch die Sache der Evangelischen bedrängten, nicht gewachsen; und andrerseits sah er bei den Freunden, die mit gutem Recht evangelische Lehre und Sitte gegen übertriebene Zumutungen der Altgläubigen schützen wollten, nur "cyklopische", d. h. robe und gemeine Verachtung des Althergebrachten.

Es war sein Verhängnis, es war die Tragik in feinem Leben, daß ihm ein so großer Teil der Arbeit zufiel, die eines Luther, und zwar des jugendfräftigen, zur Durchführung bedurfte. Aus seinen gut gemeinten Vermittelungen hat er keinen Dank, sondern nur Schmähungen geerntet. Raum daß ein guter Freund, wie der treue Foachim Camerarius in Leipzia, ihn ganz verstand. Bei dem alternden Luther war das keineswegs immer der Fall gewesen, und sogenannte gute Freunde waren zudem stets geschäftig, das leicht= gespannte Verhältnis zwischen beiden nach Kräften zu trüben. Wir deuteten bereits an, daß Melanchthon, nachdem er anfangs im Banne von Luthers Abend= mahlslehre gestanden hatte, sich im Laufe der Jahre davon frei machte und eine freiere Vorstellung über das Verhältnis von Leib und Blut zu Brot und Wein gewann. Luther dagegen hat sich gegen Ende seines Lebens zunehmend in den Gegensatz gegen die

Schwärmer und "Sakramentierer" verbifsen, zu Melanchthons größtem Leidwesen, der von dem Zwiespalt zwischen Wittenberg und Zürich meinte: "Wenn man die Elbe mit meinen Tränen füllen könnte, so wäre die Größe meines Schmerzes über den unseligen Streit damit noch nicht ermessen," und der unter den Zornausbrüchen seines Freundes viel zu leiden hatte. Es entsprach nur seiner milden Denkungsweise, wenn er die Frage bejahte, ob es, so die Obrigkeit nicht anders zulasse, auch gestattet sei, das Abendmahl in einer Gestalt zu nehmen. Er konnte nicht wissen, daß der Fragende ihm nur eine Falle gestellt hatte, um nun hinter seinem Kücken ihn bei Luther wegen angeblich unprotestantischer Gesinnung anzuschwärzen.

Solche Fälle waren nicht ganz selten. Freilich hat auch sein reizbares, jest würde man sagen nervöses Temperament den Gelehrten manches übler empfinden lassen, als es gemeint war, und im Unmut des Augenblickes hat er mündlich und leider auch schriftlich manche Außerung getan, die besser nicht geschehen wäre. Hat er sich doch auch in späteren Lebensjahren in Wittenberg mehr und mehr vereinsamt gefühlt und mit dem Entschluß gerungen, die Stätte seiner akademischen Wirksamkeit zu verlassen, nur um den Verdächtigungen und Verleumdungen zu entgehen.

den Verdächtigungen und Verleumdungen zu entgehen. Die Freundschaft zwischen den beiden großen Männern hat zwar an diesen Reibungen nicht Schiffsbruch gelitten. Auf die Gesahr hin, gar zu Bekanntes zu sagen, rusen wir die Geschichte von Melanchthons Krankheit ins Gedächtnis. Es war im Jahre 1540. Melanchthon liegt in Beimar am Tode. Der Kursfürst benachrichtigt Luther, der, aufs höchste erschrocken über das Aussehen des Freundes, an sein Bette tritt. Indrünstig betet er zu Gott und sucht mit mächtigem Zuspruch den muts und fraftlos darnieder Liegenden aufzurichten. Und als Melanchthon dabei bleibt, daß es besser sür ihn sei, die Fahrt fortzusesen, auf der

er jest begriffen sei, meint Luther: "Mit nichten, Philippe, du mußt unserm Herrgott noch weiter dienen," und er zwingt ihn zu effen mit den Worten: "Hörft du, Philippe, du mußt mir essen, oder ich tuedich in den Bann." Diese einfache Geschichte wirdihren Wert für die Beurteilung des Verhältnisses der

Beiden bleibend behalten. Als nun nach Luthers Tode die eigentliche Führer= schaft auf evangelischer Seite auf Melanchthon über= ging, da zeigte fich's wohl, daß diese Aufgabe einen härteren Mann verlangte. Die fortgesetzten Stürme haben Körper und Geist des zarten Gelehrten zeit= weise ganz ermattet und erschöpft. Nur so ist es zu verstehen, daß er in einem Augenblick tieffter Nieder= geschlagenheit — es war im Jahre 1548 zur Zeit des sogenannten "Interims" — einen Bermittelungs= vorschlag weniger gebilligt als zugelassen hat, der, wäre er rechtens geworden, den Protestantismus völlig darnieder geworfen haben würde. Man hat den Brief, den Melanchthon damals an den kurfachsischen Minister schrieb und den dieser so unfein ver= wertete, scharf getadelt, nicht nur an sich, sondern auch als ein Denkmal von Melanchthons Feigheit oder gar Achselträgerei. Gewiß wird man ihn nicht rechtfertigen dürfen, und Melanchthon selbst hätte ihn gewiß nicht oder nicht so geschrieben, wenn er hätte voraussehen können, daß seine Worte der Offentlichkeit preisgegeben werden würden. Sicher hätte er die Worte anders gewählt, in denen er über die "Knecht= schaft" sich beklagte, in die ihn die Gewaltsamkeit seines großen Freundes gehalten hatte. Steht es aber hier wirklich anders als in unzähligen ähnlichen Fällen, in denen Privatbriefe gegen ihren Verfaffer ausgenutt worden find? Benschlag wird doch Recht haben, daß sachlich auch dieser Brief nichts enthält, was Melanchthons unwürdig wäre oder seiner seither bewährten Denkungsart widerspräche; daß er den Ge= danken der Teilnahme an der Gründung einer neuen

Kirche auch jetzt wieder weit von sich wies, liegt ja gang auf der Linie deffen, was wir schon wiffen. War ihm doch bei dem Spenerer Tage von 1529 die Protestation als eine "schreckliche Sache" erschienen. Fühlte er sich doch damals schon wie ausgelöscht, als wollten alle Qualen der Hölle ihn erdrücken. Auch daß ihm immer wieder die Erinnerung an die Knaben= und Jünglingsjahre kam, in der die kirchlichen Zere= monien sein Berg und seine Sinne erquickt hatten, darf uns nicht verwundern. Aber freilich, daß er grade in fritischer Zeit diesen perfonlichen Stimmungen Einfluß gestattete auf seine öffentlichen Entschlüsse, wo er doch wußte, daß feine Entschlüffe und feine Sand= lungen bestimmend wirken konnten auf die Geschicke ber ihm zumeist anvertrauten firchlichen Bewegung, das wird stets bedauerlich bleiben.

Er hat bitter büßen müssen. Die Tage schwerster Anfechtung blieben ihm nicht erspart. Die Ciferer, die Luther überluthern wollten, jener Nikolaus Ams= dorf, der mit sich überstürzendem Wort geradezu von der Schädlichkeit der guten Werke zur Seligkeit sprach, jener Matthias Flacius, gewiß eine bedeutende, aber auch unsympathische Persönlichkeit, der voller Fanatismus in Melanchthon nichts zu sehen vermochte als den "Frrlehrer", sie und andere haben dem altern= den Manne das Leben sauer gemacht. Es ist em= pörend zu sehen, wie dieses neue Theologengeschlecht den großen Zeugen einer glorreichen Vergangenheit, dem schon als solchem höchste Pietät entgegenzubringen Pflicht gewesen wäre, behandelt hat. Wie einen Schul= buben und Bosewicht hat Flacius seinen Lehrer und Wohltäter abgekanzelt. Die erscheinen uns als die schmerzlichsten Szenen in Melanchthons Leben, da der Lehrer von feinen Schülern gemaßregelt wurde, bis fie ihn zu dem Ausruf zwangen: "Wollt ihr mich denn kreuzigen? Wollt ihr mich und meine Freunde erdroffeln mit euren Friedensartikeln?"

Bier mehr noch als sonst möchte man ihm nur



ein Gran von Luthers Zorn wünschen, vor dem die Unholde zerstoben wären. Bon hier aus aber versteht man's auch, daß auf dem Zettel, der nach feinem Tod (19. April 1560) unter seinen Papieren gefunden wurde und dem er die Gründe anvertraut hat, aus denen man den Tod nicht fürchten solle, unter anderem stand: "Du wirst befreit werden von der rabies theologorum", von der Wut, von der Zanksucht, den Keifereien der Theologen, wie wir in seinem Sinne sagen dürfen Das ist ein geflügeltes Wort geworden. Die rabies theologorum führen auch die im Munde, die von der Theologie sonst nichts wissen wollen. In Melanchthons Munde gewinnt das Befenntnis, man möchte fast sagen, einen heiligen Zug. Die Theologie, die er als die Königin der Wissenschaften verehrte, der seine Dienste auch nur als einfacher Magister zu widmen ihm fast zu große Ehre erschien, er sah sie entehrt und mißhandelt durch den erbitterten Streit ihrer berufenen Vertreter, die zudem angefichts des immer mächtiger und drohender werdenden gemein= samen Gegners sich ihrer gemeinsamen Interessen hätten bewußt sein sollen. Was immer man zur Rechtferti= gung dieser Epigonen anführen kann — es auszuführen gehört nicht in diesen Zusammenhang -, sicher ift, daß sie nicht vermochten, mit weitem Berzen nach großen Gesichtspunkten zu handeln.

Den Höhepunkt solcher Streitigkeiten hat Melanchthon nicht mehr erlebt. Es mit anzusehen, wie unter dem Schlachtruf: hie Philippismus, hie Luthertum die seindlichen Brüder sich bekämpsten, bis der eine überwunden am Boden lag, ist ihm erspart geblieben. Wer weiß, was ihm selbst bevorgestanden hätte, wenn er das Maß des Lebens erreicht oder überschritten hätte, von dem wir mit dem Psalmisten sagen: Mühe und Arbeit machen ein Leben köstlich, wenn nur nicht so mancher bitterer Tropfen leidensvoller Ersahrung beigemischt wäre.

Seitdem sind Jahrhunderte vergangen. Von Amsdorf, Flacius und so manchem anderen, der unter seinen Zeitgenossen von sich reden machte, sprechen heute nur noch die Gelehrten. Melanchthons Name ift so gefeiert wie je, und auch der katholische Geaner spricht von ihm mit hoher Achtung. Freilich fritiklos ihn zu preisen, wie es in noch nicht lange vergangener Generation geschah, ift uns nicht mehr gegeben. Die geschichtliche Kritif, recht eigentlich die Feindin des Hervenkults, hat auch an Melanchthons Bild gerührt. Selbst das, was Kern und Stern seiner Lebensarbeit war, die Fruchtbarmachung der Wiffenschaft für das Evangelium, kann nicht mehr auf allseitige Anerkennung rechnen. Die Auffassung der Wiffenschaft als Selbstzweck ist Gemeingut des jetzt wissenschaftlich arbeitenden Geschlechtes. Auch die Arbeit des Theologen ist nicht unangesochten geblieben. Gar mancher ist der Ansicht, daß die herrliche Saat der deutschen Reformation weit reichere Frucht hätte tragen fonnen, wenn Melanchthon anders gewesen wäre, als er war. Was ihm vielleicht am meisten fehlte, war Luthers fröhliche, gottvertrauende Glaubenszuversicht gegenüber all den Nöten und Gefahren, die sein Werk bedrohten, wie sie aus den schönen Worten an den Freund hervor= leuchtet: "Du fürchtest zwar nie für dein Leben, aber in öffentlichen Angelegenheiten bist du oft zaghaft; ich stehe den öffentlichen Dingen starken, ruhigen Mutes gegenüber; weiß ich doch, daß wir eine mahre und ge= rechte Sache haben, denn fie ift Chrifti und Gottes Sache."

Wir unseresteils haben nicht als Kritifer reden wollen. Bon der Boraussehung aus, daß jeder gute evangelische Christ Melanchthon ein herzliches Interesse entgegendringt, wollten wir eine schlichte Stizze seines Charafters entwerfen. Bielleicht wird dabei im Leser der Bunsch lebendig: Wenn der Luther kommt, nach dem wir uns sehnen, möchte ihm wieder ein Melanchthon zur Seite gestellt sein, damit neben dem Titanen, der das Alte stürzt und Neues gründet, auch der Geist des Friedens und der Milde nicht sehle, zum Segen

unseres Baterlandes und unserer Kirche.

## Schriften des Vereins für Reformationsgeschichte.

Seft 1-87. 1883-1905.

1. Rolde, Th., Luther und der Reichstag zu Worms 1521.

2. Rolbewen, Friedr., Being von Wolfenbuttel. Gin Zeitbild aus dem Jahrhundert der Reformation.

3. Stähelin, Rudolf, Huldreich Zwingli und fein Reformations wert. Bum vierbundertjährigen Geburtstage Zwinglis bargeftellt

4. Luther, Martin, Un den driftlichen Abel deutscher Ration von des driftlichen Standes Befferung. Bearbeitet sowie mit Gin leitung und Erläuterungen versehen von R. Benrath.

5/6. Boffert, Guft., Burttemberg und Janffen. 2 Teile.

12. Iten, J. F, Heinrich von Zütphen. 17. Aleander. Die Depeichen des Nuntius Aleander vom Wormfe Reichstage 1521, übersett und erläutert von Baul Kalfoff 19. Erdmann, D., Lutber und seine Beziehungen zu Schlefien

insbefondere zu Breslau.

20. Bogt, B., Die Borgeschichte des Bauernfrieges. 21. Roth, F., B. Birkheimer. Gin Lebensbild aus dem Zeitalte des Humanismus und der Reformation.

22. Bering, B., Dottor Bommeranus, Johannes Bugenhagen Gin Lebensbild aus der Zeit der Reformation.

23. von Schubert, B., Roms Rampf um die Weltherrichaf Gine firchengeschichtliche Studie.

24. Ziegler, B., Die Gegenreformation in Schleften.

25. Brede, Ad, Ernft der Befenner, Bergog v. Braunfchw. u. Lüneburg 26. Kamerau, Baldemar, Sans Sachs und die Reformation. 27. Baumgarten, hermann, Karl V. und die deutsche Reformation

28. Lechler, Gotth. Biftor, Johannes hus. Gin Lebensbild auder Vorgeschichte der Reformation.

29. Gurlitt, Cornelius, Runft und Rünftler am Vorabend de Reformation. Ein Bild aus dem Erzgebirge.

30. Kawerau, Balbemar, hans Sachs und die Reformation.

31. Walther, Wilh., Luthers Beruf. (Luther im neuesten römischer Gericht, 3. Heft.)

32. Rawerau, Waldemar, Thomas Murner und die deutsch

Reformation.

33. Tichadert, Baul, Baul Speratus von Rötlen, evangelifche Bischof von Bomesanien in Marienwerder.

34. Konrad, B., Dr. Ambrofius Moibanus. Gin Beitrag jur Ge schichte der Kirche und Schule Schlefiens im Reformationszeitalter

35. Walther, Wilh, Luthers Glaubensgewißheit.

36. Freih. v. Wingingeroda-Knorr, Levin, Die Rämpfe un Leiden der Evangelischen auf dem Eichsfelde mährend dreie Jahrhunderte. Seft I: Reformation und Gegenreformation bi zum Tode des Kurfürsten Daniel von Mainz (21. März 1582 37. Uhlhorn, G., Antonius Corvinus, Gin Märtyrer des evan= gelisch-lutherischen Bekenntniffes. Bortrag, gehalten auf ber Generalversammlung des Bereins für Reformationsaeschichte am Mittwoch nach Oftern, 20. April 1892.

38. Drews, Baul, Petrus Canifius, der erste deutsche Jesuit. 39. Kawerau, Waldemar, Die Reformation und die She. Gin Beitrag zur Kulturgeschichte bes fechzehnten Jahrhunderts.

40. Preger, Konrad, Bankaraz von Frenberg auf Hobenaschau,

ein bairischer Edelmann aus der Reformationszeit.

41. Ulmann, Beinr., Das Leben d. deutsch. Bolfs bei Beginn d. Neuzeit. 42. Freib. v. Wingingeroda - Rnorr, Levin, Die Rämpfe und Leiden der Evangelischen auf dem Eichstelde mahrend dreier Jahrhunderte. Heft II: Die Bollendung der Gegenreformation und Die Behandlung der Evangelischen seit der Beendigung des dreißigjährigen Rrieges.

3/44. Schott, Theodor, Die Kirche der Wüfte. 1715-1787. Das Wiederaufleben des franz. Protestantismus im 18. Jahrhundert.

45. Tichackert, Baul, Bergog Albrecht von Preußen als reformatorische Berfonlichkeit.

6/47. Boffert, Gustav, Das Interim in Württemberg. 48. Sperl, August, Pfalzgraf Philipp von Neuburg, sein Sohn Wolfgang Wilhelm und Die Jefuiten. Gin Bild aus dem Beitalter der Gegenreformation.

49. Leng, Mar, Geschichtsichreibung und Geschichtsauffassung im

Elfaß zur Zeit der Reformation.

50. Göginger, Ernft, Joachim Badian, der Reformator und Weschichtsschreiber von St. Gallen.

1/52. Jafobi, Franz, Das Thorner Blutgericht. 1724. 53. Jacobs, Ed., Heinrich Winkel und die Reformation im füdlichen Niedersachsen.

54. von Wiefe, Sugo, Der Kampf um Glat. Aus ber Geichichte der Gegenreformation der Grafschaft Glat.

55. Cohrs, Ferdinand, Philipp Melanchthon, Deutschlands Lehrer.

Gin Beitrag zur Feier des 16. Februar 1897. 56. Sell, Karl, Philipp Melanchthon u.d. deutsche Reformation b.1531.

57. Bogler, Wilhelm, hartmuth von Kronberg. Gine Charafter: studie aus der Reformationszeit. Mit Bildnis.

58. Borberg, Agel, Die Ginführung der Reformation in Roftod.

59. Ralfoff, Baul, Briefe, Depefchen und Berichte über Luther

vom Wormfer Reichstage 1521.

60. Roth, Friedrich, Der Einfluß des humanismus und der Reformation auf das gleichzeitige Erziehungs- und Schulwesen bis in die ersten Jahrzehnte nach Melanchthons Tod.

61. Rameran, Guftav, Sieronnmus Emfer. Gin Lebensbild aus

der Reformationsgeschichte.

62. Bablow, F., Johann Rnipftro, der erfte Generalfuperintendent von Pommern-Bolgaft. Sein Leben und Wirfen, aus Anlag seines 400 jährigen Geburtstages dargeftellt.

63. Rolde, Th., Das religiöfe Leben in Erfurt beim Ausgange des Mittelalters. Gin Beitrag jur Borgeschichte ber Reformation.

64. Schreiber, Seinrich, Johann Albrecht I., Bergog von Medlenburg.

65. Benrath, Karl, Julia Gonzaga. Ein Lebensbild aus der Geschichte der Reformation in Italien.

66. Roth, F., Leonhard Raifer, ein evang. Märtyrer ausd. Innviertel

67. Urnold, C. Fr., Die Ausrottung des Proteftantismus i. Salzburg unter Erzbischof Firmian und feinen Nachfolgern. Gir Beitrag zur Kirchengeschichte des 18. Jahrhunderts. Erfte Gälfte

68. Egelhaaf, Gottlob, Guftav Abolf in Deutschland, 1630-1632 69. Arnold, G. Fr., Die Ausrottung des Protestantismus i

Salzburg unter Erzbischof Firmian und seinen Nachfolgern. Gir Beitrag zur Kirchengeschichte des 18. Jahrhunderts. Zweite Sälft-

70. Brandenburg, Erich und Cherlein, Gerhard, Bortrage, g balten auf der VI. Generalversammlung des Bereins für R formationsgeschichte am 11. April 1901 in Breslau.

71. Beck, herm., Kaspar Klee von Gerolzhofen. Das Lebensbil eines elfässischen evang. Bfarrers um die Wende d. 16. 3. 17. Sabrb.

72. Schnell, Beinrich, Beinrich V., der Friedfertige, Bergog vor Medlenburg. 1503 - 1552.

73. Ramerau. Guftav, Die Berfuche, Melanchthon zur fatholischen

Rirche zurückzuführen.

74. Schreiber, Beinrich, Die Reformation Lübecks.

75. Herold, Reinhold, Geschichte der Reformation in der Grafschaf Dettingen. 1522-1569.

76. Sternmüller, Paul, Einführung der Reformation in die Kurmark Brandenburg durch Joachim II. 77. Rosenberg, Walter, Der Kaiser und die Protestanten in de Sahren 1527—1539.

78. Schäfer, Ernst, Sevilla und Balladolid. 79. Kalkoff, Baul, Die Anfänge der Gegenresormation in ? Niederlanden. Erster Teil.

80. Zahn, W., Die Altmark im breißigjährigen Kriege. 81. Kalkoff, Baul, Die Anfänge der Gegenreformation in be Miederlanden. Zweiter Teil.

82. Schultheß-Rechberg, Gustav von, Heinrich Bullinger,

Nachfolger Zwinglis.

83. Egelhaaf, Dr. Gottlob, und Dichl, Lic. Dr. Wilhelm, Bortrage gehalten auf der VII. Generalversammlung des Vereins für Reformationsgeschichte am 7. April 1904 in Raffel.

84. Mulot, R. John Knox, 1505—1572. Ein Erinnerungsbla

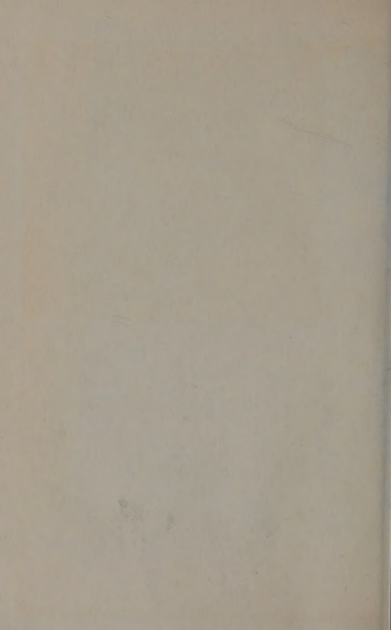
zur vierten Bentenarfeier.

85. Korte, August, Die Konzilspolitif Karls V. i. d. J. 1538-1543.

86. Schnöring, Dr. Wilhelm, Johannes Blankenfeld. Gin Lebensbild aus den Anfängen der Reformation.

87. Benrath, Karl, Luther im Rlofter 1505-1525. Zum Berständnis und zur Abwehr.





## Krüger, Gustav, 1862-

Philipp Melanchthon. Eine charakterskizze von Dr. Gustav Krüger ... Halle a. d. S., Verein für reformationsgeschichte, im kommissionsverlag von R. Haupt, 1905.

Cover dated 1906.

336557

1. Melanchthon, Philipp, 1497-1560. I. Series: Schriften für das deutsche Volk, 22.

CCSC/mmb

7-27256

Drud ven Wijchan k Burfhardt Halle a. d. S.